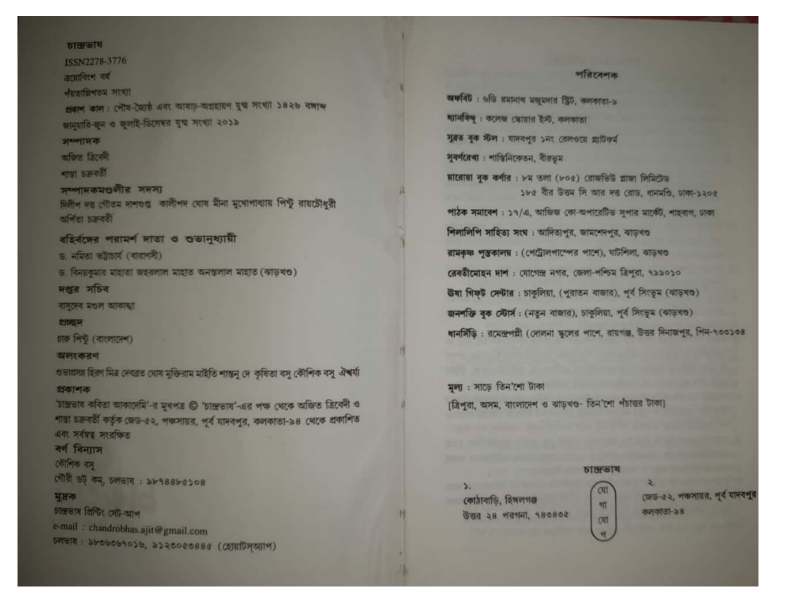


Scanned by CamScanner



অন্তরে বাহিরে উন্মোচিত গৌতম বসু ১৬৭-১৮৪ অনুবাদ কবিতা জ্যোতিম্য দাশ মলুভাষ মিত্র গৌতম হাজরা ১৮৫-১৯১ বিশেষ রচনা অন্বিকেশ মহাপাত্র হীরক রাজার দেশে'—ফিরে দেখা ১৯২-২০০ श्रवका : च. লোপামূল চক্রবতী শিয়ে দুর্শন, শিয়ে নান্দনিকতা ২০১-২০৯ দোলনঠাপা গালুলি বাংলা মূদ্রণশিলের সূচনাপর্ব ২১০-২১৬ মৌসুমী দত্ত অন্তরমহলের লোকশিল ২১৭-২২৩ মেঘলামন চক্রবর্তী অধ নারীকথা ২২৪-২৩১ পুনঃ পাঠ : कुरुश माञ বহিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়ের চোখে বিদ্যাপতি ও জয়দেব ২৩২-২৩৫ অপিতা চক্রবর্তী আমার মন' : যাপিত জীবনের তত্ত্ব ও সত্য ২৩৬-২৪০ পিন্টু রায়চৌধুরী অপরূপের রূপসদ্ধানে যৌবনের পদযাত্রা : বলেন্দ্রনাথের 'কণারক' প্রবন্ধ ২৪১-২৪৬ मु'िं कविछा :

উদয়ন ভট্টাচার্য সসীমকুমার বাড়ৈ রুহল আমিন হক মণ্ডল আশিস সরকার সুনীল মাজি গৌতম দে কানাইলাল জানা দেবাশিস প্রধান ভবানীপ্রসাদ শুইন গৌতম দাশগুপু পীযুষ বাক্চি ভবেশ বসু স্বরূপ মণ্ডল আশিস মিশ্র শাস্তা চক্রবর্তী কালীপদ ঘোষ সুশাস্ত চক্রবর্তী অজয় চক্রবর্তী ২৪৭-২৬৭

ব্যক্তিগত গদ্য বীমান চক্রবর্তী না দেখতে পাওয়া প্রতিচ্ছবি ২৬৮-২৬৯ কবিতাযাপন চিত্তরঞ্জন হীরা সম্ভার বাইরের ও ভেতরের আমিটুকু ২৭০-২৭৬ আত্মধর্মপে প্রতিষ্ঠাই হল মানুষের প্রধান লক্ষ্য। আত্মার সাকারাত্মক রূপের বহির্প্রকাশ প্রনাপ্ত ধরে সূর্যের প্রসর দীপ্তির মধ্যে দিয়ে উদ্ভাসিত হয়ে চলেছে। সূর্য শক্তির আধার, প্রাণীকুলের এবং উদ্ভিদকুলের প্রধান চালিকা শক্তি। সূর্য অনস্ত অসীম আনন্দের প্রতীক। সূর্য নিজে স্বপ্রকাশ বলেই তাকে প্রকাশ করবার জন্য অন্য একটা আলোর দরকার হয় না, সে যেন আপনাতে আপনি স্বয়ং সম্পূর্ণ। পৃথিবীর ইতিহাসেও প্রাণ সৃষ্টির মূলে আছেন সূর্য। বিশ্বের সর্বত্র ইমি মহাশক্তির আধার বা দেবতারূপে পৃজিত হন। তবে, ভিন্ন ভিন্ন স্থানে সূর্য নানারূপে প্রকাশ পেলেও দেবতার প্রকাশ ঘটে আত্ম-উপলব্ধিতে। আত্মপোলব্ধিতে বাহ্যজ্ঞান বাঁধা স্বরূপ। ভারতবর্ষের উড়িষ্যা প্রদেশে অবস্থিত কণারক মন্দির যার প্রকৃত নিদর্শন।

কণারকের সূর্যমন্দির প্রতিষ্ঠা হয় ত্রয়োদশ শতাব্দীতে উড়িষ্যার রাজা নরসিংহ দেবের দ্বারা। প্রতিষ্ঠাকালে এর উদ্দেশ্য যাই হোক পরবর্তীকালে সকল দর্শণার্থীর কাছে মন্দিরের দৈব অনুভূতিকে ছাপিয়ে প্রধান হয়ে ওঠে নর-নারীর জৈব রতিচিত্র আর তার অভ্যন্তরম্থ দৃশ্যময়তা। অন্য সকলের মতোই রবীন্দ্রনাথের প্রিয় ভাইপো বলেন্দ্রনাথও এই মন্দির পরিদর্শন করে আশ্চর্য হয়েছেন। কিন্তু উপর্যুপরি পাওনা হিসাবে তিনি উপহার দিয়েছেন

করিয়াছেনঃ তিনপক্ষ কাল এই বটতক্রতলে বসিয়া সূর্যমন্ত্র জ্বপ করিলে করিয়াছেনঃ তিনপক্ষ কাল এই বটতক্রতলে বসিয়া সূর্যমন্ত্র জ্বপ করিলে মাত্রে মানব তৎক্ষণাৎ চরম সদগতি লাভ করে। এখানে রথযাত্রা দর্শন মাত্রে মানব তৎক্ষণাৎ চরম সদগতি লাভ করে। এখানে এইখানে আসিয়া অনন্যমনে সূর্যের শরীরী রূপ দর্শনলাভ ঘটে। যে পুণাজন এইখানে আসিয়া অনন্যমনে সূর্যের শরীরী রূপ দর্শনলাভ ঘটে। যে পুণাজন এইখানে আসিয়া অনন্যমনে সূর্যের স্থানির প্রথমনার ব্যবহার স্থানের স্থানির স্থ

ভারতীয় অধ্যাহ্মবাদী দর্শন অথবা বিশ্ববিজ্ঞান চর্চার মূলে সূর্যের স্বপ্রকাশ সন্তার বৈশিষ্ট্র ভারতীয় অধ্যাহ্যবাদা দশন অথবা বিরাজ তকো অনুভূতির অন্তরালে বিরাজ করেন নিয়ে নির্ভর গ্রেষণা চললেও, সমস্ত যুক্তি তকো অনুভূতির অন্তরালে বিরাজ করেন নিম্নে নিরম্ভর গ্রেষণা চলালেও, নির্ভাগ একান্ত নির্জনে দেবতার অবস্থানকে জানা আহার হজাগ। কণারক মন্দিরের গর্ভগৃহে একান্ত নির্জনে দেবতার অবস্থানকে জানা আছার হজাপ। কণারক মান্তির নান্তির নিগৃত সাধনায়। মন্দিরে বাইরের প্রাচীরে সকলের ক্ষেত্রে অবাধ নয়; তাঁকে জানতে হয় নিগৃত সাধনায়। মন্দিরে বাইরের প্রাচীরে সকলের ক্ষেত্রে অবাব নাম, তার উদ্বাসিত উদ্ধাম কামচর্চা সেই সাধনার অন্তরায়। এ প্রসঙ্গে অন্ততভাবে স্মরণে আসে ভ্রাণত ভ্রান কাম্চান বিজ্ঞান কাম্বান বিজ্ঞান কাম্বানিক দশম-ছাদশ শতকের মধ্যে রচিত বৌদ্ধ সাধনতত্ত্ব বিজ্ঞানিত প্রথম বাংলা সাহিতামূলক গ্রন্থ চর্যাপদ'-এর কথা। সেখানে গ্রন্থ পরিকল্পনার কেন্দ্রে সাহিত্য মূল্যের থাকেও ওরুত্বপূর্ণ ছিল গুঢ় তত্ত্বকে লিপিবদ্ধ করে রাখার প্রয়াস। চর্যাপদগুলি আসলে ছিল তংকালে বৌদ্ধ সহজিয়াদের দ্বারা রচিত ছোট ছোট সাধনসঙ্গীত। প্রত্যেকটি পদে কুহেলিকা সম শব্দ যোজনার অন্তরালে সহজিয়া বৌদ্ধ ধর্মতত্ত্বের প্রভাব বিদ্যমান ছিল। চর্যার প্রথম পদেই একথা বলা হয়েছে—মনুষ্য দেহ (কায়ারূপ বৃক্ষ) অজ্ঞানতার প্রভাবে (বৃক্ষের ডাল বা শাখা-প্রশাখা) ইন্দ্রিয়ের দ্বারা বশীভূত হয়ে থাকে। ইন্দ্রিয়ের গতি শরীরবৃক্ষের বহির্দ্বারে তাই শরীরবৃক্ষের বাইরে এত ভোগের আয়োজন। একমাত্র সাধকই পারে সাধনার দ্বারা সেই সমস্ত শরীরী প্রলোভনকে জয় করে নির্জন বা আত্মজ্ঞান লাভ করতে। ভারতবর্ষে বৌদ্ধর্মের চূড়ান্ত অবক্ষয়ের মুহূর্তে আলো-আঁধারি ভাষা ও শব্দ ব্যবহার করে চর্যার সাধকরা আত্মতত্ত্ব মূল্যায়নে সঠিক পথের সন্ধান দিয়েছেন। প্রসঙ্গত আমরা জানি উড়িষ্যা মন্দিরমালার সর্বকনিষ্ঠ কণারক মন্দিরের নির্মাণ ত্রয়োদশ শতকে। স্বাভাবিক ভাবেই ঐ কালপর্বে স্থাপিত মন্দিরের বহির্গাত্রে ভোগ-বিলাস চর্চার অন্তরালে সূর্যদেবতার মহিমা; অন্যদিকে কিছু কাল পূর্বে রচিত চর্যাপদের পদসমূহে ইন্দ্রিয় দমন প্রক্রিয়ার অন্তরালে আত্মানুসদ্বানের প্রচেষ্টা—দুইটি বিষয়ই পরস্পর সাযুজ্যপূর্ণ। উড়িষ্যাতে কলিঙ্গ রাজত্বের পরিবাপ্তির মধ্যে দিয়ে বহু পূর্বে থেকেই বৌদ্ধ ধর্মাবলম্বীদের প্রভাব ছিল। আমাদের মনে হয় রাজা নরসিংহদেব (১২৩৮-৬৪) এই মন্দির নির্মাণের প্রাক্কালে বৌদ্ধ মতাদর্শের সম্পর্শে এসেছিলেন এবং তারই ফলশ্রুতিতে কণারক মন্দিরের পরিকল্পনাকে এরক্ম তাত্ত্বিক রূপদান করতে সমর্থ হয়েছেন। সূর্যমন্দির বা কণারক নামে প্রচলিত ভারতের এই মন্দির শিল্পবজার মহিমা আল শত শত বছর পরেও তিলমাত্র স্লান হয়নি। কেবলমাত্র কালের নিষ্ঠুর নিয়মে প্রাবন্ধিক বলেন্দ্রনাথের বয়ানে এই আক্ষেপোক্তি উচ্চারিত হয়েছে— "কণারক এখন তথু স্বপ্নের মত, মায়ার মত, যেন কোন প্রাচীন উপকথার বিশৃতপ্রায় উপসংহার শৈবালশয্যার এখানে নিং